По благословению Ростовского и Новочеркасского Меркурия





# Слово пастыря

Проповедь на день Святой Троицы



# Читаем Евангелие

От Иоанна 7:37-52, 8:12



## Актуально

Что поняли люди, пока храмы были закрыты





# Проповедь на день Святой Троицы

Во имя Отца и Сына и Святаго Духа!

Если мы зададим себе вопрос: «Какое из творений Божиих самое прекрасное, самое величественное, самое главное?» - то, наверное, многие из нас ответят, что это – человек. И будут неправы. Потому что, самое главное, самое прекрасное и величественное творение Божие – это Его Церковь. Церковь - это мы с вами и продолжение Боговоплощения в истории человечества.

Церковь — это то, что превыше этого мира; это то, что будет жить в вечности по воскресении человечества. Церковь — это то, что создал Господь Иисус Христос, и это цель Его воплощения в этом мире.

Перед вами сейчас на аналое икона Святой Троицы. Икона воспоминания о том, как Господь Бог в лице Трех Ангелов явился Аврааму. Эта икона известна, в основном, только в России, и используется как праздничная икона праздника Пятидесятницы только у нас: ни в Греции, ни в других православных странах, как правило, такого нет.

И это позволило, как это ни странно (недавно я это прочел), каким-то образованным людям говорить, что это неправильно — такую икону помещать как праздничную икону дня Пятидесятницы. Надо помещать, говорят они, только икону Сошествия Святого Духа. Так ли это? Им виднее, они люди ученые.

А мы с вами давайте подумаем над тем, что Церковь – это живое творение Божие. И она, т. е. мы с вами, собранные Христом во единое Тело, продолжаем познавать и мир, и Бога, и самою Церковь. И вот это познание Церкви вылилось в эту удивительную икону, написанную преподобным Андреем Рублевым, – икону Святой Троицы. По-другому она называется «Гостеприимство Авраама». И изображает она в мысли

древнерусского богословия и нынешнего богословия Святой Церкви, не что иное, как Церковь – общение Бога и Человека.

Вспомним, как Три Ангела явились Аврааму при дубраве Мамре в виде Трех Путников. Церковь Святая в лице своих великих столпов таких, как Иоанн Златоуст и мн. др., говорит, что это было явление Троического Бога Аврааму, Троического Бога человеку — иконы Божией. Авраам гостеприимно принял Их, обращаясь к этим Трем Путникам одним словом «Господин», в единственном числе. Он пригласил Их, накрыл для Них трапезу, служил Им. И все это является образом Церкви. Человек постигает Троическое Божество -Отца, Сына и Святаго Духа - до конца, конечно же, непостижимое ему, но явленное человеку.

И Бог служит человеку. Служит тем: как мы читаем в Ветхом Завете, что самое сокровенное и самое главное, о чем желал Авраам — о ребенке — Господь обещал ему. И хотя это было паче всякого чаяния — и он, и жена его

были уже весьма престарелы — Господь пообещал и исполнил. Не только рождение сына, но и умножение потомства Авраама «яко число песка морского», «как звезд на небе» — так сравнивается это в Ветхом Завете.

Трапеза человека и Бога, единство их. Вот икона древней Церкви. Церковь наша, Нового Завета – продолжение той Церкви, исполнение этой иконы – родилась на Тайной Вечери и обрела силы сегодня, в день Пятидесятницы. Родилась она как Трапеза Бога и Человека. А закланный Агнец был сам Господь Бог, Который отдавал всего Себя в пищу вечной жизни для всех, кого Он призвал.

Церковь в переводе с греческого языка обозначает собрание, призванных в это собрание. Вот мы с вами божественными путями: не по заслугам нашим, а потому, что так угодно Господу, — призванные на эту трапезу. Призванные в Церковь! Призванные стать Телом Христовым на земле! Не каждого отдельного человека вечность

прославляется Церковью, прославляется Воскресение и вечность Тела Христова, которое мы с вами составляем.

Недавно у нас был один замечательный греческий богослов, который, говоря о Церкви, сказал такие интересные слова: «Нам легче сказать, чем не является Церковь, чем сказать, чем она является, чтобы понять это».

Церковь, — сказал он, — не является, например, религией. Религия мо-

греческий богослов и философ, — это еще, ко всему прочему, и не идеология человечества.

Но это даже уже и не надо объяснять, это и так понятно. Церковь — это не училище морали и нравственности, для этого можно вступить в пионеры или в бойскауты, и там не хуже научат. И Церковь еще одна: Церковь, как мы ему сказали, братия, когда разговаривали с ним: «Но, наверное, Церковь — это и не орга-



Не каждого отдельного человека вечность прославляется Церковью, прославляется Воскресение и вечность Тела Христова, которое мы с вами составляем.

жет быть у индивидуального человека, а Церковь — наша сила. И только в общем единении в Теле Христовом. И только в общем единении в Теле Христовом и слышит каждого отдельного члена Церкви Господь.

И поэтому наш священномученик Илларион, который мощами своими и духом своим пребывает с нами сейчас, говорит: «Без Церкви нет спасения».

Церковь, - сказал этот

низация?». Он говорит: «Совершенно верно. Церковь — это не организация, это бесконечно больше!» Конечно, Церковь обладает и свойствами некой организации, и свойствами училища морально-нравственного, и свойствами религиозными, и идейные постулаты какие-то воздвигает. Но Церковь, без сомнения, превыше всего этого. И мы должны это ощутить и понять.

Некоторые богословы и священники нашего

времени вдруг начинают говорить: «А может быть, Святая Церковь—это нечто большее, чем наше Православие. Ведь хороших прекрасных людей есть много и в иных религиях, и в иных конфессиях». И мы совершенно согласны— хороших людей действительно очень и очень много. Но призванные Господом— кто они, кто составляет Церковь?

И Святые Отцы отвечают на это совершенно ясно, четко и однозначно,

Вот те, кто причащаются, соединяются с Господом Иисусом Христом на этой Трапезе Божественной, они составляют Церковь. А для того, чтобы приступить к этой Трапезе, человеку надо стать членом Церкви, исповедовать догматы и уставы этой Церкви, быть внутренне единым с нею и не быть тем Иудой, который внешне только причащался, внешне вкушал Тело и Кровь Христовы. И мы на молитве перед каждым



Вот те, кто причащаются, соединяются с Господом Иисусом Христом на этой Трапезе Божественной, они составляют Церковь.

в отличие от тех, кто порой говорит: «Церковь распространяется вплоть до Махатмы Ганди, вплоть до людей, совершенно стоящих вне Православия, потому что они прекрасны», — как один священник говорил и его последователи. Не спорю, много прекрасного есть во многих религиях.

Но что говорят Святые Отцы? Что такое Церковь, где ее границы? Святые Отцы определяют это одним словом: Евхаристия.

причащением просим Господа, чтобы Он избавил нас от этой страшной, внутренней и вечной, участи.

Церковь — это продолжение Боговоплощения на земле. Вот почему она, которую составляем все мы, превыше, чем каждый из нас, в частности. А что же вокруг? Вокруг Авраама, его жены Сарры, Трех Путников — был Соддом и Гоморра. Именно туда направлялись эти Три Путника, именно туда обратило Свой взор

Божество для того, чтобы совершить Свой суд.

И Церковь, тоже не идеальная в смысле человеческого ее состава, она Свята, потому что освящает ее Господь Своей Кровию – вот этой Божественной Трапезой. Но она состоит из грешников и больных грехом людей. Такими были и Авраам, и Сарра – святые, но люди, поврежденные грехом. И если вы читали Ветхий Завет, то помните, наверное, те случаи из их жизни, которые вызывают у нас, конечно, не осуждение, но ужас и непонимание, и содрогание от того, что все мы принадлежим к одному и тому же падшему человеческому роду. И среди нас тоже стоят грешники, нуждающиеся от Господа в прощении грехов. Мы наполняем Церковь. Мы наполняем Тело Христово, Которое Он творческим Своим мановением прообразует в тело, которое достойно воскреснуть и жить в вечности.

Мы начали сегодня с того, что древняя русская икона историей Церкви осознавала саму Церковь, богословствовала. Церковь жива — и древняя, и

нынешняя — всё соединено в ней. И примеров этому необычайно много, сама Церковь этому пример.

Сегодня мы вспомним еще одного человека, который связан с нынешним праздником – византийский император Лев VI. Он был необычайно интересным человеком, богословом, философом, но таким же грешным, как и обычный человек. Он был обличителем безнравственности своего времени, а жил он в X веке. Кажется, в 912 году он скончался. Во всяком случае, наш князь Олег, который был прозван Вещим, как раз в его время сходил в Константинополь и прибил свой знаменитый щит к вратам Царьграда. Это было в 905 году. Так вот обличитель безнравственности и повторных браков Лев VI сам не избежал этой судьбы, он четырежды был женат. Причем ему запрещала Церковь – снял Патриарха, поставил другого. Да Патриарха какого? Фотия! Великого Святого Патриарха.

Он был обычным человеком, со своими слабостями. А тем более со

слабостями всемогущего правителя тогдашнего мира — Нового Рима. Но он был человеком верующим так же, как и мы все. И создал великое произведение, создано оно, напомню, в X веке, а на музыку положено многократно, в том числе и отцом Матфеем Мормылем – удивительным человеком Церкви. Убежден, о многих, сейчас гремящих именах, будут говорить, что они жили в Церкви в то время, когда жил и творил отец Матфей. Вот где это вообще возможно в человечестве? Слова, созданные в X или в конце IX века, были положены на музыку

в конце XX века. Так Церковь познает себя, так Церковь из грешных людей творит хвалу Пресвятой Троице, творит вместе со своим Спасителем воскресение в вечную жизнь, поклонение Богу, в Троице славимому, Отцу и Сыну и Святому Духу!

Сейчас мы это творение Святого... извините, не Святого, а грешного, как и мы, творение Льва Мудрого VI и приснопоминаемого архимандрита Матфея, посвященное этому великому празднику (может, одно из лучших стихотворных творений, посвященных Святой Троице), и прослушаем. Спаси, Господи!

Приидите людие, триипостасному Божеству поклонимся,

Сыну во Отце, со Святым Духом: Отец бо безлетно роди Сына соприсносущна и сопрестольна,

и Дух Святый бе во Отце с Сыном прославляемь: едина сила, едино существо, едино Божество. Емуже покланяющеся вси глаголем:

Святый Боже, вся содеявый Сыном, содейством Святаго Духа:

Святый Крепкий, Имже Отца познахом, и Дух Святый прииде в мир:

Святый Безсмертный, утешительный Душе, от Отца исходяй, и в Сыне почиваяй: Троице Святая, слава Тебе, слава Тебе, слава Тебе.

митр. Тихон Шевкунов



ЖИЗНЬ ПРИХОДА

Сёстры милосердия поздравили ветеранов с юбилеем Победы



В воскресной школе состоялась онлайн конференция, посвящённая Великой Победе



На подворье Преображенского храма ст. Старочеркасской состоялся субботник



Сёстры милосердия возобновили раздачу продуктовых наборов подопечным

Детский хор принял заочное участие в певческом празднике, посвященном Международному дню защиты детей



В воскресной школе состоялась онлайн конференция, посвящённая празднику жён-мироносиц







**ЧИТАЕМ ЕВАНГЕЛИЕ** 

# Евангелие от Иоанна 7:37 — 52 8:12

- <sup>37</sup>В последний же великий день праздника стоял Иисус и возгласил, говоря: кто жаждет, иди ко Мне и пей.
- <sup>38</sup>Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой.
- <sup>39</sup>Сие сказал Он о Духе, Которого имели принять верующие в Него: ибо еще не было на них Духа Святаго, потому что Иисус еще не был прославлен.
- <sup>40</sup>Многие из народа, услышав сии слова, говорили: Он точно пророк.
- <sup>41</sup>Другие говорили: это Христос. А иные говорили: разве из Галилеи Христос придет?
- <sup>42</sup>Не сказано ли в Писании, что Христос придет от семени Давидова и из Вифлеема, из того места, откуда был Давид?
- <sup>43</sup>Итак произошла о Нем распря в народе.
- <sup>44</sup>Некоторые из них хотели схватить Его; но никто не наложил на Него рук.
- 45Итак служители возвратились к первосвященникам и фарисеям, и сии сказали им: для чего вы не привели Его?
- <sup>46</sup>Служители отвечали: никогда человек не говорил так, как Этот Человек.
- <sup>47</sup>Фарисеи сказали им: неужели и вы прельстились?
- <sup>48</sup>Уверовал ли в Него кто из начальников, или из фарисеев?
- <sup>49</sup>Но этот народ невежда в законе, проклят он.

- <sup>50</sup>Никодим, приходивший к Нему ночью, будучи один из них, говорит им:
- <sup>51</sup>судит ли закон наш человека, если прежде не выслушают его и не узнают, что он делает? <sup>52</sup>На это сказали ему: и ты не из Галилеи ли? рассмотри и увидишь, что из Галилеи не приходит пророк.
- <sup>12</sup>Опять говорил Иисус к народу и сказал им: Я свет миру; кто последует за Мною, тот не будет ходить во тьме, но будет иметь свет жизни.

Совершилась экономия нашего спасения! Действия всех Лиц Пресвятой Троицы в сем деле отныне вступили в силу. Чему быть благоволил Бог-Отец, что исполнил в Себе Сын Божий, то присвоить верующим снисшел ныне Дух Святой. Ибо спасение наше «по предведению Бога Отца, при освящении от Духа, к послушанию и окроплению Кровию Иисуса Христа» (1 Петра 1:2). ради и крещаемся «во имя Отца и Того Сына и Святого Духа», обязуясь «соблюдать все, что Я повелел вам» (Матфея 28:19–20). Не исповедующие Пресвятой Троицы не могут иметь части в спасительных действиях Лиц Ее и, следовательно, получить спасение. Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, Троице единосущной и нераздельной, предавшей нам исповедание о Себе! «Отче Вседержителю, Слове и Душе, треми соединяемое во Ипостасех естество пресущественне и пребожественне, в Тебя крестились, и Тебя благословим во все веки».

Святитель Феофан Затворник.

# Святой мученик Василиск Команский

День памяти 4 июня



Частица мощей святого находится в большом мощевике нашего храма

Святой мученик Василиск был племянником святого мученика Феодора Тирона (память 17 февраля) и пострадал с его братьями Евтропием и Клеоником во время гонения на христиан императора Максимиана Галерия (305—311). Святые мученики Клеоник и Евтропий были распяты на крестах (память их 3 марта), а мученик Василиск был отправлен в Команы,

где содержался в темнице. Правитель Агриппа, прибыв в город Амасию, начал преследовать христиан. Святой Василиск в темнице готовился к предстоявшему мученическому подвигу. Во сне ему явился Господь. обещавший мученику Свою помощь, и предсказал ему мученическую кончину в Команах. Святой Василиск просил темничных стражей отпустить его в родное селение проститься с родными. Его отпустили, так как почитали за святость жизни и совершаемые чудеса. Придя домой, святой Василиск сообщил родным, что видится с ними в последний раз, и убеждал их твердо стоять за веру.

Когда Агриппа узнал, что святой Василиск отпущен к родным, то пришел в ярость. Жестоко наказав темничных стражей, он послал за мучеником отряд воинов во главе с

жестоким магистрианом (помощник правителя). Встретив возвращавшегося святого Василиска, магистриан надел на него тяжелые оковы, а ноги обул в медные сапоги с вбитыми в подошвы гвоздями, и отправил в Команы.

Дойдя до одного селения, в знойный полдень путники остановились в доме женщины Трояны. Воины пошли в дом отдохнуть и подкрепиться пищей, а святого мученика Василиска привязали к сухому дереву. Стоя в тяжких оковах под раскаленным солнцем, святой молился Богу. Внезапно послышался Голос свыше: «Не бойся, Я с тобою». Земля заколебалась, и из скалы забил источник. Магистриан, воины и Трояна, испуганные землетрясением, выбежали из дома. Пораженные происшедшим чудом, они освободили мученика. К святому мученику приходили больные жители селения и получали исцеления по его молитве.

Когда, наконец, мученик предстал перед Агриппой, тот повелел ему принести жертву языческим богам. Мученик ответил: «Я всякий час приношу Богу жертву хвалы и благодарения». Его повели в капище, где на святого Василиска мгновенно с неба сошел огонь, который сжег капище, а стоявших в нем идолов сокрушил в прах. Тогда Агриппа в бессильной ярости приказал отсечь святому Василиску голову, а тело его бросить в реку. Кончина мученика последовала в 308 году. Христиане вскоре выкупили святые мощи мученика и ночью тайно погребли на вспаханном поле. Через некоторое время на этом месте была построена церковь во имя святого мученика Василиска, в которую перенесли мощи.

СВЯТЫНИ ХРАМА



«Причастились, сели за компьютер и осудили всех».

Что поняли люди, пока храмы были закрыты?

Протоиерей Федор Бородин — об уроках карантина и ответственности за свой приход.

В Страстную седмицу, на Пасху и после нее храмы были закрыты из-за пандемии. Настоятели столкнулись с тем, что приходы не на что содержать. Без пожертвований нечем было оплатить тепло и электричество, а также работу певчих и других сотрудников храма. Как изменило верующих время, проведенное вдали от храма, поддерживали ли они свои приходы, что каждый из нас узнал о себе, рассуждает протоиерей Федор Бородин.

- В последние годы храм нередко воспринимался как место для духовной жизни. А кто его содержит, платит за электричество и ремонт, никто не задумывался. Сегодняшняя ситуация что-то изменила?
- Думаю, она перед всеми поставила вопрос, который обойти уже невозможно как содержать приход. К сожалению, в обществе живут устойчивые мифы о том, что Церковь содержится за счет государства или что Патриархия содержит приходы.

При этом я бы хотел обратить внимание на то, что

обычно не звучит. Дело в том, что 90% храмов Церкви не принадлежат, они являются муниципальной или федеральной собственностью, то есть принадлежат государству, всем нам, обществу.

В городах, поселках, селах храмы — часто единственные архитектурно-исторические памятники, в подавляющем большинстве. И содержание таких объектов должно ложиться на плечи всех членов общества. А в 90-е годы государство очень радостно переложило это на плечи Церкви.

Мы были благодарны, мы были рады любому воз-

вращению храмов. Восстанавливали наши общины, восстанавливали храмы. Если бы в 90-е годы Церковь не взяла те самые храмы, думаю, что треть из них была бы сейчас разрушена. Они были в аварийном состоянии. Сейчас примерно один из ста храмов получает государственное финансирование на какую-то отдельную работу, которую приход не может выполнить сам. Например, переделать крышу, сделать отмостку, чтобы вода не затекала и не рассыпался построенный на известковом растворе фундамент. Думаю, такой поддержки должно быть больше.

Содержать и реставрировать эти храмы без государственной помощи почти невозможно. Но откликаться должно все общество. Не важно, верующий человек или нет. Ведь речь идет об истории и культуре нашего народа. А уж верующие — тем более.

Два года назад мы планировали один из наших летних приходских байдарочных походов. И поскольку в нем участвует много многодетных малоимущих семей, то мне всегда приходилось искать деньги, благотворителей, чтобы покрыть часть расходов. Однажды, ког-

да собрать нужную сумму не получалось, я написал в «Фейсбуке» просьбу и разместил номер карточки. И я прочитал возмущенный комментарий: «Это дело вашей общины. Что вы ко всем нам лезете? Нет у вас денег, не идите в поход». Я огорчился, подумал, может быть, он прав. Но потом увидел ответ другого человека: «Мы — Русская Православная Церковь, мы все одна большая община. Поэтому мы с уважением и радостью относимся к таким просьбам и, когда есть возможность, обязательно помогаем».

- Но разве не прихожане должны содержать приход? Выросла ли за время самоизоляции их ответственность?
- —Восстанавливать, реставрировать храм приход не может почти никогда, ему это не по силам.

Но, с другой стороны, люди, потеряв возможность быть в храме, совершенно по-другому оценили его, поняли, как он им важен. Когда начинался кризис, когда закрывали храмы, я пребывал в некотором унынии по этому поводу. Потому что в прошлые годы было очень тяжело.

Речь уже давно не идет ни о какой реставрации храма, построенного по проек-

Реакция наших прихожан на ситуацию стала для меня удивительным открытием. Даже не имея возможности ходить в храм, они перечисляли деньги на счет — столько, сколько было

ту Матвея Казакова в конце

Такое ответственное отношение к своему приходу меня очень сильно порадовало. Да, тяжело, да, долги есть, но я могу сказать, что этот кризис нашу общину изменил. Он какимто удивительным образом вернул людям отношение к храму как к своему.

Мы все время в разных статьях перебирали схемы существования православных приходов в Европе, в Америке, когда есть фиксированное членство, когда каждый берет на себя определенную часть нагрузки. Мы говорили, что у нас это



...этот кризис нашу общину изменил. Он каким-то удивительным образом вернул людям отношение к храму как к своему.

нужно, чтобы оплатить все необходимые расходы. Это при том, что людям сейчас очень тяжело, они сами чрезвычайно ограничены в возможностях.

Удивительно повели себя сотрудники нашего храма. Многие из них, скажем, пенсионеры, но младше 65 лет, у которых есть пенсия. Когда стало понятно, что храмы закроют, сказали, что до этого момента будут работать бесплатно. Много певцов пели на службах безвозмездно.

невозможно.

Но фиксированное членство в приходе — это не бумага. От бумаги можно отказаться, она юридической силы не имеет. Фиксированное членство — в сердце человека. И, действительно, наши прихожане во всей полноте взяли на себя ответственность за свой храм.

Все эти годы я старался строить именно общинную жизнь. Поэтому случившееся для меня знак, что это правильная дорога. Если

в храме есть община, она будет содержать свой приход, потому что он для нее дорог. Это место, где они встречаются с любовью: с любовью Божьей и с любовью братской. Нет ничего дороже этого.

- Вы говорили, что содержать храмы - исторические памятники должно и общество, государство. Но сколько по стране стоит разрушенных памятников XVIII-XIX века! Если они не нужны людям, верующим, для чего государству тратить деньги и их восстанавливать?
- Этот вопрос выше моего понимания. Я не могу сказать, что храм не нужен, давайте оставим, пусть он живет своей жизнью, если нужно разрушиться — он разрушится. Мое сердце христианина и священника никогда не сможет спокойно примириться с этим.

С другой стороны, восстанавливать храм, куда точно никто не будет приходить, и при этом не восстанавливать храмы там, где живут люди, это неразумно.

Выскажу такую мысль, быть страшную: может Господу иногда не нужны наши открытые храмы, если что-то внутри нас неправильно.

И самый яркий пример,

от которого болит сердце у всех православных христиан — это София Константинопольская. Величественный, великолепный, грандиозный храм, который Господь отнял у нас, попустил замазать огромную часть великолепных мозаик и фресок. Храм, в котором 567 лет не совершается литургия.

Бывает такое время, когда Господь говорит: «Нет». Когда пришли большевики, большинство храмов закрылось даже тогда, когда они были нужны людям и те туда приходили.

Значит, что-то не так в нашем отношении к храму.

«Что же вы не слушаетесь Патриарха!»

— Кстати, сейчас период закрытия храмов очень важен в этом смысле. Мы переложили именно на храмовое благочестие всю свою надежду, полностью сконцентрировались на нем. И я, будучи священником 27 лет, могу сказать, что люди стали значительно меньше молиться домашними молитвами. Настрой, который был в 90-е для всех очевиден, сейчас как-то ушел.

Вечерние молитвы на бегу, правило Серафима Саровского вместо утреннего и вечернего правил, глава из Евангелия — и все. А весь остальной день — без разговоров с Богом. Потому, что «в воскресенье я приду на службу и причащусь». Может быть, поэтому нам такой звоночек от Господа? А может быть, еще и потому, что люди перестали чувствовать себя учениками в Церкви.

Когда начали закрываться храмы, я читал комментарии наших верующих и с удивлением замечал, что половина мнит себя Максимами Исповедниками, которые готовы поучать всю вселенную и лучше знают, как должно быть в Церкви. Да, они бросаются заготовленными цитатами... «Как это я не помяну в церкви на панихиде моих покойных родителей, — сказал мне один человек. — Да какая разница, что Патриарх по этому поводу думает. Я приду и помяну. Мое право».

«Мы заболели, но никто из прихожан не заразился в храме».

Вот еще история из недавнего прошлого. В одном храме, в котором, несмотря на благословение Святейшего, полно народу, на амвон выходит второй священник. Это пожилой человек, у которого в тяжелой форме сахарный диабет и еще много заболеваний, полная непереносимость почти ко всем лекарствам.

То есть человек в особой зоне риска. И он говорит им: «Братья и сестры, вы же слышали благословение Патриарха. Почему вы пришли. Что же вы не слушаетесь Патриарха!»

Следом за ним из алтаря выходит настоятель и говорит: «Не слушайте этого батюшку, слушайте меня. Надо приходить в храм. Почему ты отсебятину здесь несешь», — это уже в адрес второго священника, который старше его по возрасту. Потом поворачивается к людям и говорит им следующее: «Вот второй батюшка меня не слушается, как настоятеля — это плохо». И призывает их не слушаться архиерея.

При принятии тяжелого решения о закрытии храмов не были нарушены догматы. Тем не менее, люди считают себя вправе не слушаться своего епископа. Они перестали понимать, как управляется Церковь. Поразительно то, что чем консервативней приход, тем резче он непослушен Церкви, своему правящему архиерею.

- Вообще ситуация показала, насколько мы не едины внутри Церкви...
- Да, к сожалению, это так. Это обозначило огромный фронт работы. Мы успо-

коились, посчитали себя взрослыми, а, оказывается, мы еще в начале пути.

Я напомню слова Иоанна Лествичника в его великой книге «Лествица» о послушании: настоящее послушание — это недоверие себе в том, что ты считаешь добром, в том, что ты считаешь благом. Когда ты слушаешься своего наставника, даже если считаешь, что он призывает тебя отказаться от того, что ты считаешь добром.

Но оказалось, что у существенной части людей в

власти пресвитерам дано: все главные вопросы должны решать епископы. То есть благодать Духа Святаго, которая принимает решение в Церкви, делает это через епископов. Это азы православия. Это то, что должно звучать в голове каждого после слов, которые он читает в «Символе веры»: «Верую во единую соборную и апостольскую Церковь», потому что благодатные дары апостолов действуют сейчас в епископах.

Это понимание Церкви забывается. И естествен-



Я напомню слова Иоанна Лествичника в его великой книге «Лествица» о послушании: настоящее послушание — это недоверие себе в том, что ты считаешь добром, в том, что ты считаешь благом.

Церкви вообще нет понятия о послушании. Удивительно, что обычно консервативно настроенные люди явили совершенно либеральное, протестантское понимание Церкви как союза общин, которые объединены общей верой. Епископ вообще полностью исключен из этой схемы управления Церкви, просто как ошибшийся администратор.

А если открыть «Книгу правил», по которой живет Церковь, то там никакой

но, что дальше будет забыто понимание священника как руководителя духовной жизни. Это и происходит, когда ты говоришь, что нужно послушаться епископа, а через него и Бога, и слышишь в ответ от людей, которые уже 25 лет в Церкви: «Ты трус и предатель!»

Если начинаются догматические расхождения, это другой вопрос. Но здесь, повторяю, догматов никто не трогал. А мы, получается, ведем себя, как фарисеи.

Меня в Неделе о слепом по-новому резанули слова, которые говорили про Христа фарисеи: «Не от Бога Этот Человек, потому что не хранит субботы» (Ин 9:16).

# Почему Господь отнял у нас Пасху в храме

- Как это связать с тем, что у прихожан выросла ответственность за свой приход?
- Я говорю только о нашем приходе. Как раз «оппозиция», для которой я, выполняя предписание Патриарха и светских властей, стал нерукопожатным это очень малая часть людей. Большинство прихожан как раз все поняли правильно.

Да, я, как любой христианин, как священник, люблю богослужения и по-особенному отношусь к богослужениям Страстной седмицы и Пасхи. И все предыдущие четверть века я приучил всех прихожан ходить на них, по возможности, каждый день, начиная с Лазаревой субботы — брать отгулы, отпрашиваться с работы и так далее. Так что когда я сказал: «Сейчас мы будем слушаться Святейшего», они услышали. Тем более, это не сфера моей свободы, соответственно — моей ответственности. Это зона ответственности Патриарха

и светских властей.

Моя ответственность — реагировать на это.

Или в осуждении и озлоблении кричать: «позор, анафема», или в смирении посмотреть на себя и подумать: «А почему у меня Господь отнял эту Пасху в храме, что не так?»

На мой взгляд, второй вариант — правильное отношение к Промыслу Божьему.

Значит, в моем устроении что-то не так. Значит, я забыл, что такое домашняя молитва. Значит, я стал считать, что мне достаточно евхаристической радости и над собой можно не работать. Что можно не снимать с себя ветхого человека, как одежду, по слову апостола Павла. Что можно спокойно причаститься, потом приехать домой, плотно позавтракать, сесть за компьютер и осудить вообще всех.

Мы вообще привыкли всех осуждать. Мы разрешили себе, перестали с этим бороться. Мы осуждаем всех внутри Церкви и снаружи, при этом стабильно и регулярно причащаясь. Все осуждают всех. Мы встали на позицию тех самых фарисеев-учителей, а это недопустимо. Можно почитать любого святого отца о молитве, и практически

все они в разные эпохи, в разных странах выражали одно: если ты осуждаешь, то молитва не состоится. А мы решили, что это возможно.

Может быть, поэтому у нас Господь отнял на время возможность бывать в храме, приступать к таинствам?

Я вспоминаю, какая Пасха у меня была в армии в 1987 году, когда я на пеньке положил Евангелие и небольшой кусочек засохшей просфорочки, потому что я не мог пойти в храм. Господь мне дал такую радость, которую я не всегда в храме ощущаю. Я думаю, что у тех, кто, смирившись, в этом году встречал Пасху дома, радость была такая же.

— Может быть, и отношение к таинствам теперь изменится, перестанет быть будничным: хочу сегодня причащусь, а хочу — через два дня? — Да, у нас произошло сильное расслабление. Мы забыли, что причащение требует очень напряженной жизни. Невозможно, что ты пошел, причастился, потом вернулся и живешь, как будто этого не было.

И прежде всего для меня это несоответствие маркируется осуждением. Это беда. Осуждает тот, кто не видит свои грехи. Чем больше человек видит свои грехи, тем меньше он осуждает. И наоборот. Один из святых отцов говорит, что человек, который видит свои грехи, как морской песок, превзошел праведника, который воскрешает умершего.

Мы об этом забыли. А Господь напомнил. Оказалось, что мы не достойны причастия на Пасху. Может быть, нам стоит задуматься обо всем этом?

pravmir.ru



# Притча дня

Один богатый человек как-то позвал архитектора, работавшего на него, и сказал: «Построй для меня в далекой стране дом. Конструкцию и дизайн – все оставляю на твое усмотрение. Этот дом я хочу преподнести в подарок одному моему особому другу». архитек-Обрадовавшись полученному заказу. тор отправился на место стройки. Там для него было приготовлено множество разнообразνже материалов и всевозможных инструментов. ных Но архитектор оказался хитрым малым. Он подумал: «Я хорошо знаю свое дело, – никто и не заметит, если я пущу в ход второсортный материал здесь, или сделаю что-то не очень качественно там. В итоге здание все равно будет выглядеть нормально. И только мне одному будет известно о допущенных незначительных недостатках. Так я смогу сделать все быстро, без особых забот, да еще и получу навар, продав дорогие стройматериалы». К назначенному сроку работа была завершена. Архитектор сообщил об этом богатому человеку. Все осмотрев, тот сказал: «Очень хорошо! Теперь настал момент подарить этот дом моему особому другу. Он мне так дорог, что для него я не пожалел ни инструментов, ни материалов на постройку. Этот драгоценный друг для меня – вы! И я дарю вам этот дом!» Бог дает каждому человеку в жизни задание, разрешая свободно и творчески выполнить его. И в день воскресения каждый человек получит в награду то, что он выстраивал в течение своей жизни.

Один прихожанин перестал ходить в церковь. Раньше он всегда по выходным дням делал это. Шло время, и однажды священник решил его навестить. Он отправился к нему домой. Дверь была открыта, и батюшка вошел вовнутрь. Бывший прихожанин сидел в полном одиночестве перед камином. Когда он увидел священника, кивнул ему головой в знак приветствия и жестом предложил присесть. Устроившись поудобней, священник так же стал смотреть на красиво играющее в камине пламя. Мужчины молчали. Через несколько минут батюшка вдруг поднялся, взял каминные щипцы, подхватил ими пылающую головешку и отложил в сторону, подальше от общего пламени. Затем он вновь сел.

Молчание продолжалось. Вынутая головешка тем временем уже перестала полыхать, а только слегка алела, и еще через некоторое время совсем остыла и почернела. Священник снова встал, взял щипцы и положил потухшую головешку обратно в очаг. Через мгновенье она уже пылала, как ее соседи. Отложив щипцы, священник молча направился к выходу и, когда он уже был в дверях, услышал слова:

– Спасибо за визит, и за проповедь у камина. В это воскресенье я обязательно приду.

Одному человеку казалось, что он живёт очень тяжело. Однажды он горячо взмолился к Богу, прося себе иной крест. Той же ночью снится ему сон, будто стоит он в комнате, смотрит и удивляется: «Каких только здесь нет крестов — и маленькие, и большие, и средние, и тяжёлые, и лёгкие». Долго ходил человек по хранилищу, выискивая самый малый и лёгкий крест, и, наконец, нашёл маленький-маленький, лёгонький-лёгонький крестик, и говорит: — Боже, можно мне взять этот?

- Можно, слышит он в ответ, только это и есть твой собственный крест.
- В Раю было два Ангела. Один всегда отдыхал на облаке, а другой летал от земли к Богу. Отдыхающий Ангел решил спросить другого: Что же ты летаешь туда-сюда?
- Я ношу Богу послания, которые начинаются со слов «Помоги Господи...». А почему ты всегда отдыхаешь?
- Я должен носить Господу послания, которые начинаются: «Благодарю Тебя, Господи...».

Один нетерпеливый христианин выразил желание обучать других Истине и спросил одного священника, что он думает об этом. Иерей сказал ему: — Подожди.

Каждый год христианин приходил с одной и той же просьбой, и каждый раз священник давал один и тот же ответ:

- Подожди.
  - Однажды христианин спросил:
- Когда же я буду готов учить других?
   Священник ответил:
- Когда тебя оставит страстное желание обучать других.

**22** 



**BOLIPOCH-OTBETS** 

# ЗАЧЕМ НУЖЕН ПЕТРОВ ПОСТ? Ответы пастырей

Начался Петров пост. Не секрет, что даже некоторые церковные люди относятся к нему с предубеждением.

И действительно, как смириться с очень долгим летним постом, который приходится на сезон отдыха и отпусков, когда особенно хочется съездить с семьей на шашлыки, отведать мороженого и прочего?

## Ропот свидетельствует о нашем плотоугодии



Священник Димитрий Шишкин:

– Смирение – это одна из важнейших заповедей. Не будем забывать об этом, говоря и о Петровом посте. Церковь заповедовала нам поститься сейчас – и слава Богу! Тем более что пост этот не тяжкий: и рыба разрешается в определенные дни, и

овощи поспевают, ягоды, фрукты, всевозможная «зелень травная»... Так что с радостью и благоговением примем призыв к посту как призыв к обновлению жизни, к радости преображения во Христе! Тогда всё станет легче, тогда все остальные предписания и правила окажутся добрым и легким подспорьем в достижении главной цели — единства с Богом. А роптать, жаловаться и мечтать о том, «как бы оно могло быть», нам не пристало, потому что всё это свидетельствует не о желании быть со Христом, а о нашем плотоугодии, которое достойно слез, а не потакания и угождения. Всё дело в решимости: отбросим сомнение, воспримем послушание — и всё станет легко. Пост не помеха подлинной радости, а доброе средство ее достижения. Да поможет нам Господь познать сладость воздержания и проистекающих от него плодов Духа!

## Петров пост – это наше единство с апостолами



Священник Валерий Духанин:

– Помню, что когда-то меня тоже сбивало: «Эх, опять пришел этот пост Петров. Опять ущемляться в еде придется». Но потом я увидел, что если взять телесную составляющую, то летом вокруг столько ягод, овощей и фруктов, что ешь – не хочу. И зачем же тогда летом уедаться мясом? Куда тебе столько энергии,

если и так тепло?

Я много расспрашивал о жизни своих родителей, которые вышли из простой деревни. Раньше в деревнях летом вообще мясо редко ели, потому что холодильников не было, мясную пищу экономили для зимы. Летом трудились много, а мясного ели мало. А сейчас мы хотим, чтобы наша жизнь была сплошной супермаркет: «бери всё, что хочешь», «ешь все, что желаешь». Как же быстро наша душа терпит крах!..

В Церкви всё премудро устроено. Богослужения и молитвы, посты и праздники — всё распределено так, что дает равномерную нагрузку, позволяет гармонично включиться в духовную жизнь. Долгое время без постов нам нельзя.

# Летом мы беспечны. Петров пост напоминает: «Не расслабляйся, помни о духовном»



Лето приносит с собой не только отдых, но и соблазн беспечности. Хочется расслабиться, позволить себе всевозможные утешения. Если надолго остаться в таком состоянии, то соблазн захватит тебя врасплох. Поэтому для православных христиан Петров пост – определенный сигнал: «Не расслабляйся,

помни о духовном».

Петров пост включает нас в число апостолов, учеников Христовых, которые молитвой и постом созидали Церковь. Постились апостолы — постимся и мы. Почувствовать свое единство с учениками Господа — это же так здорово! Петров пост — это наше единство с апостолами, которые всю жизнь свою провели в воздержании и духовном делании. Отказываясь от поста, мы в каком-то смысле отгораживаемся от Церкви, обособляем себя в своем глупом желании посытней поесть да повеселиться. pravoslavie.ru





Образовательная программа воскресной школы предусматривает изучение предметов:

- Ветхий Завет
- Новый Завет
- Церковнославянский язык
- Библейская история для младших воспитанников
- Основы христианского вероучения
- Литургика

Занятия проходят по воскресным дням с 9.00 до 11.30

По вопросам записи детей в воскресную школу обращаться по телефону: 8 908 517 41 26. Черникова Светлана Ивановна

#### ДУХОВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЙ ЦЕНТР «ЛЕСТВИЦА» храма Казанской иконы Бохилей Матери г.Ростова-на-Дону



16-30 : 15-00

17-30 16-40 11-00









#### ОГЛАСИТЕЛЬНЫЕ БЕСЕДЫ

о Таинстве Крещения о Таинстве Венчания о Таинстве Исповеди О Таинстве Исповеди

### ПРАВОСЛАВНЫЕ ЮРИСТЫ

Богушева Елена Владимировна тел. +7 918-891-47-47 Поповян Кеворк Саркисович тел. +7 903-485-65-33

#### ПРАВОСЛАВНЫЕ ВРАЧИ

Бесплатный консультативный прием врачей.
Запись по телефону: (863) 292-65-31

#### ЦЕНТР «ТРЕЗВЕНИЕ»

Занятия в группах: Пн 19:00 (группа созависимых) Чт 19:00 (группа «Ради жизни») Пт 19:00 (анонимные наркоманы) Сб 10:30 (победим чревоугодие) Вс 16:00 (анонимные алкоголики)

#### **БИБЛИОТЕКА**

Большой выбор интересной и полезной духовной литературы C6 - 10:00-17:00

Bc - 11:00-17:00

#### **КИНОЗАЛ**

Каждую пятницу, после вечернего богослужения (примерно, 19:30), приглашаем всех желающих в наш духовно-просветительский центр на просмотр кинофильмов

#### ДОБРОВОЛЬЧЕСКОЕ ОБЪЕДИНЕНИЕ

Добровольческое объединение храма приглашает всех желающих потрудиться во славу Божию.
Обращаться по тел:

+7 918-558-69-43 Дмитрий Щербак +7 919-871-84-29 Елена Кузьмина vk.com/kazanskoi

#### ЕВАНГЕЛЬСКИЕ ЧТЕНИЯ

Приглашаем всех каждое воскресенье в 17:00



в нашем храме каждый понедельник в 18:00 совершается водосвятный молебен перед иконой Божией Матери "Неупиваемая чаша" о избавлении наших сродников от губительных страстей пьянства, наркомании, игромании и т.п.



каждый четверг в 9:15 совершается молебен святителю Николаю, архиепископу Мир Ликийских, чудотворцу перед ковчегом с частицей его мощей



в понедельник в 8.00 совершается молебен с акафистом перед иконой Божией Матери «Всецарица»

# расписание богослужений\*

## совершаемых в нашем храме еженедельно

\*Подробнее на сайте храма www.kazanskoi.ru

# [воскресенье]

06:30 Божественная литургия (ранняя)

Литургия - главная служба для православных христиан, на которой совершается Таинство Евхаристии с последующим причащением Тела и Крови Христовой.

08:40 Часы

09:00 Божественная литургия (поздняя)

#### 11:00 Водосвятный молебен

Служба, на которой православные христиане молятся о здравии, а также совершается освящение воды.

#### 11:30 Заупокойная лития

Служба, на которой совершается поминовение всех прежде усопших родственников

#### [понедельник]

08:00 Водосвятный молебен с акафистом перед иконой Божией Матери

17:00 Вечернее богослужение

18:00 Молебен с чтением акафиста перед иконой Божией Матери

#### [вторник - пятница]

08:00 Божественная литургия 09:15 Благодарственный молебен

> вт] Свт. благ. кн. Петру и кн. Февронии

ср] Св. блж. Матроне Московской и Св. блж. Ксении Петербургской

чт] Свт. Николаю Мир Ликийских

пт] Молебен о здравии Заупокойная лития

17:00 Вечернее богослужение

## [ суббота ]

08:00 Божественная литургия

09:15 Панихида

17:00 Вечернее богослужение

#### в июле:

#### [7 июля]

Рождество Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна

#### [8 июля]

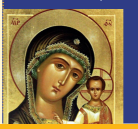
благоверные князь Петр и княгиня Феврония Муромские, ДЕНЬ СЕМЬИ, ЛЮБВИ И ВЕРНОСТИ

#### [12 июля]

Славных и всехвальных первоверховных апостолов Петра и Павла

#### 21 июля<sup>\*</sup>

Явление Казанской иконы Пресвятой Богородицы, ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК в Свято-Казанском храме



Выражаем благодарность типографии ООО «Центр Печатных Технологий АртАртель» за помощь в издании «Вестника»

# **BECTHUK**

Свято-Казанского храма г.Ростова-на-Дону

№ 04 | июнь 2020

Гл. редактор — иерей Игорь Миляев Отпечатано в типографии ООО «Центр Печатных Технологий АртАртель» 344064, г.Ростов-на-Дону, ул.Шеболдаева, д.95/2А Тираж 500 экз. Издается с января 2010 г. Распространяется бесплатно. Дата выхода в свет

Храм открыт ежедневно:

01. 06. 2020г.

# c 08:00 до 20:00

С понедельника по пятницу в храме можно обратиться к священнику по личным вопросам:

### с 10:00 до 17:00

344113, г.Ростов-на-Дону, пр. Космонавтов, 16а/32а (863) 218-70-41, 292-65-31 http://kazanskoi.ru kazanskoi@inbox.ru

Местная религиозная организация православный Приход храма Казанской иконы Божией Матери г.Ростова-на-Дону Религиозной организации «Ростовская-на-Дону Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)» р/с 4070381055200000036, к/с 30101810600000000002, ИНН 6161032854, КПП 616101001, БИК 046015602, Банк Юго-Западный банк Сбербанк РФ г.Ростов-на-Дону

Дорогие братья и сестры! «Вестник» имеет религиозное содержание, убедительная просьба не использовать его в хозяйственных целях! Если он вам стал не нужен — принесите его обратно в храм!